
Richard Hönigswalds Transzendentale Sprachphilosophie 

 

Manuel Bremer 

 

 

§1 Einige Vorbemerkungen zu Richard Hönigswald 

Richard Hönigswald wurde 1875 in Ungarn geboren und zählt zu den „Neukantianern“, die 

zugleich an Kants Transzendentalphilosophie anknüpften und sich dabei von einigen Lehrstü-

cken wie dem „Ding an sich“ verabschiedeten. Hönigswald ging es insbesondere um eine Fun-

dierung der Transzendentalphilosophie im tatsächlichen bewussten Erleben des Subjekts, nicht 

um ein kantisches „transzendentales Ego“. Die Transzendentalphilosophie heißt denn so auch 

bei ihm – wie bei Paul Natorp – oft „reine Psychologie“ oder „Denkpsychologie“. 1933 von der 

Universität München vertrieben, 1938 nach Dachau verschleppt, kurz darauf in die USA emi-

griert, starb Hönigswald 1947 im Exil in den USA. Hönigswald ist trotz seiner 38 Monogra-

phien eher in Vergessenheit geraten. Dies liegt nicht nur am durch die NS-Zeit bedingten Bruch 

in der deutschen Philosophiegeschichte, sondern hat auch systematische Gründe. Hönigswald 

will systematisch (d.h. für ihn: nicht die Tradition interpretierend) philosophieren. Dazu entwi-

ckelt er nicht allein ein eigenständiges System, sondern auch eine eigene Terminologie, in der 

zum einen Abstrakta wie „Gegenständlichkeit“ zentral sind und zum anderen Worte wie „Me-

thode“ und „Faktum“ eine ganz eigentümliche Bedeutung besitzen. Da er die These vertritt, 

dass die Grundbedingungen der Möglichkeit von etwas nicht allein „letztdefiniert“, sondern 

auch je auf einander bezogen sind, haben seine Ausführungen oft einen um die Sache kreisen-

den Charakter, der sie nicht einfach zu lesen macht. Trotzdem halte ich eine Beschäftigung mit 

Hönigswald, insbesondere mit seiner Sprachphilosophie, für lohnenswert. Hönigswald will 

nämlich, ausgehend von einer radikalen Bewusstseinsphilosophie die Sprache als notwendig 

für das Bewusstsein begründen. Im folgenden befasse ich mich, ausgehend von Hönigswalds 

Buch Philosophie und Sprache1 mit den fundamentalen Thesen der tranzendentalen Sprachphi-

losphie Hönigswalds: 

1. Die Sprache ist notwendig als Medium der Verständigung, in der erst sich die Objekti-

vität des Gegenstandes herstellt. 

2. Die Sprache ist notwendig als Medium der Repräsentation, in dem erst ein gegliederter 

Vollzug des Denkens möglich ist. 

 
1  Basel, 1937, zitiert nach der Neuauflage Darmstadt, 1970; Zahlen im Text beziehen sich darauf. 



 2 

Ist Sprache eine notwendige Bedingung des bewussten Erlebens, indem mittels der Sprache 

allein Gedanken zum Ausdruck gebracht werden können, so kann die Sprache gemäß dieser 

genetischen Funktion als Tätigkeit (der Gedankenbildung) beschrieben werden. Zudem ergeben 

sich durch die Bindung des bewussten Erlebens an eine jeweilige Einzelsprache Folgerungen 

sowohl im Sinne der Beeinflussung des bewussten Erlebens durch die Sprache (Sprache als 

Beschränkung und historische Verortung des Subjekts) als auch im Sinne von Forderungen, 

welche die Sprache als Ausdruck des bewussten Erlebens muss erfüllen können (z.B. Offenheit 

für neue Inhalte und vor allem Übersetzbarkeit). Hier knüpfen dann weitere Thesen Hönigs-

walds an, auf die ich hier nicht tiefer eingehen kann: 

3. Sprache ist vornehmlich eine Tätigkeit, nicht bloß ein Werkzeug. 

4. Die Grenzen der Ausdrückbarkeit sind die Grenzen der Welt. 

5. Alles Gesprochene muss sich in jede beliebige Sprache übersetzen und überliefern las-

sen. 

Kurz gefasst sind diese Thesen im Slogan „Denken ist Sprechen“.2 

 

Ich werde weitgehend Hönigswald Terminologie zugunsten der heute üblichen Redeweisen 

vermeiden und weitestgehend in affirmativer Redeweise Hönigswalds Position erläutern. Auch 

soll es zur Kennzeichnung des transzendentalphilosophischen Anspruchs zunächst genügen, 

dass die Transzendentalphilosophie nach den Bedingungen der Möglichkeit von etwas fragt 

und ihren Ausgangspunkt an Fakten nimmt, die sich – so der Anspruch – nicht sinnvoll bestrei-

ten lassen. Die so gefundenen Bedingungen sollen das Gefüge der Letztdefiniertheiten ergeben, 

die auch allen Wissenschaften zugrunde liegen. 

 

 

§2 Die bewusstseinsphilosophischen Grundlagen bei Hönigswald 

Hönigswald will die Einheit von Sprache und Denken begründen. Der Ansatzpunkt dazu ist das 

bewusste Erleben: das geltungsbezogene Meinen von etwas als etwas durch jemanden (10). 

Jemand erlebt etwas als etwas („der Tisch ist ein brauner Tisch“) und erhebt u.U. den Anspruch, 

 
2  Hönigswald zitiert, wie erwähnt, selten und betont nur, dass er vielen Denkern verpflichtet sei, 

die zu zitieren, die Büchern zu unleserlich mache. Gelegentlich verweist er auf Humboldts Sprachphi-

losophie, an die er in wesentlichen Punkten anknüpft. Zentrale Thesen Hönigswalds finden sich bei 

Humboldt, doch ist es schwierig in Humboldts Schriften eine entsprechende systematische Argumenta-

tion – und erst eine mit transzendentalphilophischem Anspruch – zu finden, so dass Vorsicht geboten 

ist, vor entsprechenden Unterstellungen in Richtung Humboldts. 



 3 

andere müssten dies ebenso meinen (können). Bei der Klärung, wie das verstanden werden 

muss, muss sich die Sprachlichkeit als notwendiges Moment ergeben. Die Bestimmung des 

bewussten Erlebens muss ergeben, inwiefern es Sprachlichkeit erfordert. Die von Hönigswald 

gegebene Begründung argumentiert mit dem A priori der Kommunikationsgemeinschaft. Dabei 

werden zwei Argumentationsstränge verfolgt: Der erste argumentiert entlang der geltungslogi-

schen Analyse des bewussten Erlebens und der darin beschlossenen Forderung der Verständi-

gung; der zweite Begründungsstrang argumentiert entlang der Analyse des bewussten Erlebens 

als gegliedertem Vollzug. Beide Begründungsstränge kommen zum Ergebnis, dass in meinen 

bloßen Sichvorfinden (als bewusstem Erleben) ein A priori der Kommunikationsgemeinschaft 

notwendig enthalten ist.  

Das bewusste Erleben ist für Hönigswald der unbestreitbare Grundtatbestand: Wer dieses Mei-

nen von etwas durch jemanden bestreiten will, der widerspricht sich selbst, weil sein Bestreiten 

selbst wieder nur gerade so ein Meinen sein kann. Insofern dem Opponenten nachgewiesen 

wird, dass sein Bestreiten den zu bestreitenden Sachverhalt in Anschlag bringen muss, beweist 

man – so die methodologische Auffassung der „Letztdefiniertheit“ – die Unmöglichkeit des 

Bestreitens und damit die „Letztbegründung“ des behaupteten Sachverhaltes.3  Alle anderen 

Tatbestände – so die idealistische Konsequenz, die auch Hönigswald zieht – gründen im be-

wussten Erleben, insofern sie von jemanden vermeint werden: 

Weil der Gegenstand „im Vollzug“ gegeben sein muß, nur von einem möglichen 

Vollzug her als „gegeben“ gelten kann, darum muß er auch den Bedingungen des 

Vollzugs genügen.(52) 

 

Und allein durch die Bewährung des Geltungsanspruchs, dass es so sei, wie gemeint, erweist 

sich etwas als mehr als nur gemeint.  

 

 

§3 Sprache als notwendige Bedingung des Geltungsanspruchs  

des bewussten Erlebens 

Im Gegenüberstellen von etwas als etwas, bei dem der Vollziehende einzig (als Subjekt, das 

vollzieht) gegenüber seinen Gegenständen ist, vollzieht sich das bewusste Erleben geltungshaft. 

 
3  In den Worten Hönigswalds: „Gegenständlichkeit bedeutet somit Selbstrechtfertigung, eben de-

finierte Letztheit.“(219). Ob es sich dabei um eine Letztbegründung handelt, wird heute mehrheitlich 

bestritten. Dennoch können wir attestieren, dass es intuitiv schwer hintergehbare Grundumstände unse-

res Erlebens gibt. 



 4 

Das heißt, bezüglich des Gemeinten wird beansprucht, dass es sich tatsächlich so verhält, wie 

gemeint. Der Geltungsanspruch wird erhoben, weil der Meinende sich selbst nur für sich selbst 

bestimmt hat, insofern er sich vom Gemeinten unterschieden hat (30f.). Von einem objektiven 

Gegenstand her ergeben sich die Differenzierungen und Unterscheidungen, die wir verwenden, 

wenn wir uns selbst bestimmen. Der objektive Gegenstand ist indessen nicht gegeben, sondern 

etwas wird als objektiv gemeint. Es wird der Geltungsanspruch erhoben, dass das Gemeinte 

auch objektiv so sei, wie gemeint (vgl.46,54). Geltungsbezug (im Modus des konstativen Mei-

nens) heißt: Der Meinende beansprucht vom im Vollzug Entgegengesetzten, dass alle anderen 

es sich ebenso entgegensetzen müssten, wenn sie es thematisierten:  

„Den Gegenstand darstellen“ aber bedeutet, ihn in der Dimension des Erlebens nach 

Gesichtspunkten zu gestalten, denenzufolge er vom Zufall meines Daseins und mei-

nes Erlebens unabhängig wird;...; in mir und durch mich für „jeden“.(36) 

 

Nur durch die Bewährung bzw. Nichtwiderlegung dieses Geltungsanspruches konstituiert sich 

etwas als betreffs der Erlebnismittelpunkte des Meinens intersubjektiv oder transsubjektiv (und 

das heißt für den Idealisten „wirklich“), weil alle Meinende in ihrem bewussten Erleben bleiben 

– nichts anderes als ein größeres vereinzeltes Subjekt bilden – und so keine an sich vorhandene 

Realität vorliegt. Bewusstes Erleben ist geltungsbezogen – wer dies bestreitet, der widerspricht 

sich selbst, da dieses Bestreiten einen Geltungsanspruch erhebt. Die Geltungshaftigkeit des be-

wussten Erlebens ist also, wieder im Sinne der Methodik Hönigwalds, letztbegründet. Und 

diese Geltungshaftigkeit verweist auf Sprachlichkeit. Hönigswald argumentiert:  

Ohne die Bewährung von Geltungsansprüchen bliebe der Meinende in bloß subjektiven Zu-

ständen befangen. Im Konstatieren von etwas muss der Meinende von sich absehen. Von ihm 

absehen können sicher aber nur die anderen. Einen Geltungsanspruch kann der einzelne – unter 

Voraussetzung der Widerspruchsfreiheit und der Verständlichkeit des Gemeinten – nur in der 

Verständigung mit anderen bewähren. Diese beurteilen den Geltungsanspruch bzw. das gel-

tungshaft Gemeinte in Bezug auf ihr Meinen und können so den Standpunkt des jeweils anderen 

entschränken. Diese Verständigung bedarf eines Mediums, mittels dessen der eine den anderen 

erreicht. Verständigung ist reizbezogen. Denn die Meinenden sind räumlich als Organismen 

von einander getrennt. Sinn (d.i. das Gedachte, das es zu bewähren gilt) muss daher in Zeichen 

gefasst werden, die der Bedingung der Eindeutigkeit genügen (vgl.66, 73, 76). Dies geschieht 

durch die Stabilität eines Zeichentyps. Wörter sind dieser Zeichentyp: Das Wort ist naturhaft 

gegliedert (phonetisch) und damit verständigungsgemäß. Es ist gezielte Reizung des anderen 

Meinenden zur Herstellung einer Verständigungssituation. Die Sprache muss als Vermögen 



 5 

vieler so regelhaft sein, dass diese die sprachliche Äußerung auf das Gemeinte zurückbeziehen 

können. Das Medium, in dem sich also Sinn von einem Meinenden zu einem anderen übertra-

gen lässt, ist also die Sprache. Damit ist Hönigswalds These (1) begründet: Die Sprache ist 

notwendig, um den Geltungsanspruch des bewussten Erlebens bewähren zu können. In ihr 

drückt der Meinende als Sprecher sein geltungshaft Gemeintes gegenüber dem Publikum aus. 

Allein mittels ihrer kann Objektivität, Bestimmtheit des Gegenstandes erreicht werden: 

In der Sprache vollstreckt sich mithin die Norm der Bestimmtheit...(37) 

 

Der Gegenstand ist von „anderen“ Gegenständen unterschieden, und er steht „mir“ 

und zugleich „jedem“, in seiner Bestimmtheit beharrend, gegenüber;... Seiner Stel-

lung in der Gemeinschaft der Gegenstände entspricht eben die Gemeinschaft deren, 

denen er Gegenstand ist.(44) 

 

Bestimmtheit, ..., ist „Verständigung“; Verständigung aber muß sich als Sprache 

determinieren.(39) 

 

Welt erschließt sich allein durch die Sprache: 

In ihr gestaltet sich mit anderen Worten das System der Gegenstände selbst,...(23) 

 

Es kann mithin keinen sprachlicher Bestimmung grundsätzlich entrückten, keinen 

grundsätzlich nicht „darstellbaren“ Naturgegenstand, kein der Darstellung prinzipi-

ell unerreichbares Naturereignis geben.(84) 

 

 (Das veranlasst auch Überlieferung: Mit dieser setzen sich die Urteile der Vergangenen der 

Kritik der Zukünftigen aus (vgl.126ff.); vgl. auch Hönigswald These (5).) 

Der Gegenstand als objektiv wird von verschiedenen Meinenden im jeweiligen Absehen von 

ihren individuellen Betrachtungsweisen gesetzt und bewährt. In Abhebung von und in Koprä-

senz mit dieser Wirklichkeit und der Mitwelt, auf die jeweils der Geltungsanspruch des bewuss-

ten Erlebens als Instanz der Bewährung verweist, gewinnt der Vermeinende, der gegenüber 

diesen beiden Polen ein Vereinzelter ist, insofern er von beiden getrennt seinen Ort hat, erst 

sein Selbstverständnis: 

Ich „bin“ also nicht zeitlich „vor“ einem möglichen Verständigungspartner. Ich 

„bin“ überhaupt nur in der ideelen – durch den Begriff des Gegenstandes bedingten 

– Verständigungsgemeinschaft mit ihm.(50)(vgl.277) 



 6 

 

Das „ich“ bestimmt sich nun gemäß diesem Medium [der Sprache] im Sinne eines 

„wir“: nur als dessen Moment heißt es ja überhaupt erst „ich“.(128) 

 

Insofern wir uns schon mit einem Selbstverständnis vorfinden, haben wir immer schon dieses 

Kommunikationsgemeinschaft als a priorische im Rücken. 

Alles geltungshaft Gemeinte – von dem in These (1) zunächst dahingestellt bleibt, ob es immer 

schon sprachlich ist – muss sich zumindest grundsätzlich in Sprache übertragen lassen. Aller-

dings würde nach These (1) jedes vermeintlich a-sprachlich Gemeinte immer irrelevant für Gel-

tungsfragen bleiben müssen. 

Die Instanz der Bewährung ist die Kommunikationsgemeinschaft – heute würden wir sagen 

„der Diskurs“. Die Kommunikationsgemeinschaft prüft, ob andere und letzlich alle (möglichen) 

anderen (Menschen, aber in Grenzen auch andere Tiere[vgl.275-88]) etwas begründet ebenso 

meinen, wie die zu prüfende Aussage beansprucht. Wahrheit stellt sich ein als begründete Über-

einstimmung in dieser Gemeinschaft. Vergesellschaftung findet so in einem Bedeutungszusam-

menhang statt. Der Bezug auf das Du im Geltungsanspruch findet sich wieder in der Wechsel-

rede als Grundlage des Sprechens. Es muss somit mit meinem Michvorfinden als Sprecher in 

dieser Gemeinschaft vorausgesetzt werden, dass Verständigung immer schon stattgefunden hat. 

Auch hier zeigt sich das „a priorische Perfekt“ der Bedingungen, die wir als notwendige immer 

schon im Rücken haben. 

Schematisch zusammengefasst verläuft Hönigswalds Argumentation wie folgt:4 

 

1. Wir finden uns jeweils vor als bewusst Erlebende. (Faktum, unbestreitbar) 

2. Im Erleben grenze ich mich von dem, was ich meine, ab.  (Strukturthese, unbestreitbar) 

3. Bewusstes Erleben ist geltungshaft (meint den Gegenstand als objektiv).  

      (aus 2, Df. „Abgrenzen“/“Entgegensetzen“)  

4. Das einzelen Subjekt (der Erlebende) ist nicht objektiv. (per definitionem[?]) 

5. Andere können den Gegenstand von einem bestimmten anderen Subjekt abgrenzen. 

        („Abstandsthese“) 

 
4  Die Namen der Thesen habe ich hier zur Verdeutlichung erfunden. Wie logisch im Detail die 

Argumentationsschritte auseinander folgen sei hier dahingestellt. Die gegebene Darstellung auf einem 

mittleren Analysetiefe lässt die Schritte schon zwingend erscheinen; bei der Feindarstellung wären die 

hier angegebenen Übergänge mittels kleiner Schritte und Hilfshypothesen zu spezifizieren. Für die fol-

genden Betrachtungen kommt es aber nur auf die dargestellte mittlere Analysetiefe des Argumentes an. 



 7 

6. Andere können meinen Geltungsanspruch bewähren. (aus 5 und 2 bzw. 3) 

7. Jeder Meinende ist von den anderen Meinenden vereinzelt. (aus 1) 

8. Mein Anspruch muss bei den anderen, deren Bewährung muss bei mir ankommen. (6, 3) 

9. Es bedarf eines Mediums zwischen den Erlebenden. (aus 8, Df. „Medium“) 

10. Das Medium darf den Bedingungen der Objektivität nicht widerstreiten.   

        („Funktionalitätsthese“) 

11. Das Medium muss bestimmten Bedingungen genügen (regelhaft, artikuliert...).  

    (Df. „regelhaft“... und „objektiv“, mit „Funktionalitätsthese“) 

12. Sprache allein genügt diesen Bedingungen.  („Ausschließlichkeitsthese“) 

13. Sprache ist das Medium zur Einlösung von Geltungsansprüchen. (aus 9, 12) q.e.d. 

 

Insofern Geltungsansprüche immer schon in Bewährung sind, sofern wir uns überhaupt vorfin-

den, sprechen wir immer schon. Sprachlichkeit ist eine notwendige Bedingung für das Faktum 

des bewussten Erlebens. Zu beachten ist, dass zur Notwendigkeit der Sprache (nicht bloß der 

Notwendigkeit irgendwelcher Repräsentationen) Hönigswald die „Ausschließlichkeitsthese“ 

benötigt, die entweder definitorisch ist (was den Bedingungen der Funktionalitätsthese genügt 

ist eben eine „Sprache“) oder empirisch nachzuweisen wäre – was allerdings den a priorischen 

Ansprüchen zuwiderliefe. 

 

 

§4 Sprache als notwendige Bedingung, überhaupt etwas zu meinen 

Bewusstes Erleben ist gegliedert. Unbestreitbar unterscheidet man zwischen sich als demjeni-

gen, der vollzieht, und dem, was vollzogen wird. Einmal in den Worten Humboldts: 

Das Wesen des Denkens besteht im Reflektieren, d.h. dem Unterscheiden des Den-

kenden von dem Gedachten.5 

 

Zugleich erstreckt sich bewusstes Erleben in die Zeit und muss sich selbst dabei durchhalten, 

um die gegliederten (d.h. von einander getrennten) Momente in eine Einheit zu bringen.  

Das Urteil ist bestimmt und gerade darum gegenständlich, nur sofern seine Glieder, 

man mag sie bezeichnen wie immer, „auf einmal sind,..(69) 

 

 
5  Humboldt, W. v. Schriften zur Sprache, hg. v. M. Böhler, Stuttgart, 1973, S.3. 



 8 

Das Urteil ist, gerade im zeitlichen Belang, „auf einmal“, es ist „ganz“, „kontinu-

ierlich“, „lückenlos“ oder, ... „dicht“.(265) 

 

Zeitlich vorgängige Momente müssen zu einem späteren Zeitpunkt noch vorhanden sein: Sie 

müssen dauern, ebenso wie der Erlebende selbst dauern muss. Dauern können sie indessen nur, 

wenn sie nicht mit dem Verlauf der Zeit aus der Existenz gehen, d.h. wenn sie sich in die Di-

mension des Raumes erstrecken, d.h. eine Ausdehnung besitzen, d.h. wenn sie versinnlicht sind 

(in einen Repräsentanten). Repräsentanten lassen sich objektivieren (etwa im Falle von Schrift-

zeichen), sie lassen sich speichern. Auf sie kann man zurückkommen, auch wenn inzwischen 

Zeit verflossen ist. Dauer ist das Zusammennehmen von vorher Unterschiedenem. Das Zu-

gleichhaben Verschiedener bedarf des Raumes, in dem sie eingeordnet sind. Etwas, das nicht 

von sich aus erstreckt ist, muss, um nicht bloß augenblickshaft zu sein, dauern als ein und das-

selbe (vgl.216ff.). Diese Sprache kann diese Funktion, Dauer zu verschaffen übernehmen: Wie-

der in den Worten Humboldts: Der Gedanke muss in der Sprache 

von einem Element zum anderen übergehen können, und für Alles, dessen er für 

sich zum Zusammenhange bedarf, auch in ihr ein Zeichen antreffen.6 

 

Entsprechend bei Hönigswald:  

[Die Sprache] ist es, die gerade damit [spezifische Determinationsform der Gegen-

ständlichkeit zu sein] erst jenes Spiel [möglicher Relationen des Denkens] recht 

eigentlich ermöglicht. (122) 

 

Die Sprache ist dieses „Medium worin“, da sie der funktionalen Charakterisierung eines sol-

chen Mediums genügt: Bewusstes Erleben benötigt, um nicht zusammenzubrechen, sinnlicher 

Repräsentanten seiner Gliederung. Es setzt in sich mittels der Versinnlichung etwas als etwas. 

Diese Versinnlichung muss regelhaft sein, damit es möglich ist, auf etwas zwecks seiner Ver-

eindeutigung zurückzukommen. Regeln eröffnen die Möglichkeit, auf etwas wieder zurückzu-

kommen. Sie bestimmen die Anwendungsfälle eines Begriffs und seinen Bezug zum Begriffs-

system. Weil nun ein Begriff abstrahiert wurde und kein anschauliches Korrelat besitzt, bedarf 

 
6  Humboldt, W. v. Werke in 5 Bänden. Bd.III. Schriften zur Sprachphilosophie, hg. v. A. Flitner 

und K. Giel, Darmstadt, 6.Aufl., 1988, S.57. Vgl. auch Schneiders Hönigswald Paraphrase: „Nur das, 

was räumlich nebeneinander ist, kann zeitlich miteinander sein“ (Schneider, M. Das Urteil und die 

Sinne. Transzendentalphilosophische und ästhesiologische Untersuchungen im Anschluß an Richard 

Hönigswald und Helmut Plessner. Köln, 1990, S.132, vgl. ebd. S.131-36. 



 9 

es zu seiner Repräsentation eines künstlichen Reizes. Um in Begriffen denken zu können (und 

das heißt, um überhaupt etwas als etwas denken zu können), muss das bewusste Erleben die 

Begriffe versinnlichen. In der Versinnlichung müssen Form und Inhalt getrennt werden. Er-

reicht wird diese Absonderung von Form und Inhalt z.B. durch die grammatischen Formen der 

Beugung und mittels der Wörter mit formaler Bedeutung. Derart regelhafte Versinnlichung ist 

die Sprache als Lautproduktion oder eben als Inneres Sprechen. 

Die Vergegenständlichung des Gemeinten bedarf somit der Versinnlichung. Denken ist wesent-

lich ausdrückliches Denken. Es kann nur Denken sein als Symbolproduktion, bezogen auf die 

Allgemeinheit des Worttyps, der als Repräsentant dient. Nur damit kann etwas als unabhängig 

vom gegenwärtigen Vollzug auftreten, und nur so kann etwas überliefert werden. Der Ausdruck 

ist demjenigen, der ihn erzeugt, genauso gegenständlich wie demjenigen, der ihn empfängt oder 

empfangen könnte. Die Sprache ermöglicht so zum Erlebenden zurückkehrende Objektivität. 

Es ist die Sprache, die 

dem Gegenstand, in unserer Vergänglichkeit diejenige „Dauer“ verleiht, ohne die  

er „mir“ gar nicht gegenüber stünde.(37) 

 

Was immer, gleichviel in welchem Sinn, als „bestimmt“ gelten darf, das muß dau-

ern oder sich selbst in seiner etwaigen Dauerlosigkeit durch einen Bezug auf Dau-

erndes ausweisen. (214) 

 

Versinnlichung hält den Gedanken fest. Es gibt keinen Gedanken, der erst nachträglich versinn-

licht wird. Gedanken vollzieht man allein in versinnlichter Form. Versinnlichung und Denken 

sind gleich ursprünglich. Man kann folglich nicht aus der Versinnlichung heraustreten, sondern 

nur von einer Weise der Versinnlichung in eine andere wechseln. Denken ist Versinnlichen in 

die Sprache. Denken ist „grundsätzlich worthaft“(118). Schon vor aller Mitteilung werden die 

Gedanken versinnlicht. Sprache ist – auch hier – notwendige Bedingung des bewussten Erle-

bens. Sie ist das Medium der Selbstwerdung und Selbstverständigung. Damit ist Hönigswalds 

These (2) begründet. 

Das Sprechen hat für uns immer schon gleichursprünglich mit dem Denken als gegliedertem 

Vollzug begonnen. Sprachen und vollzogener Gehalt des Meinens in seinen Wechselbezügen 

prägen sich gegenseitig: 

Die Sprache, „in der“ man denkt, ja die, wie man es zuweilen ausdrückt, „für einen“ 

denkt, gestaltet sich selbst nur an und in diesem Denken.(118) 

 



 10 

Noch einmal Humboldt: 

Ohne daher auf die Mitteilung zwischen Menschen und Menschen zu sehn, ist das 

Sprechen eine notwendige Bedingung des Denkens des einzelnen in abgeschlosse-

ner Einsamkeit.7 

 

Auch Hönigswalds Argumentation zur zweiten Notwendigkeitsthese kann man schematisch 

zusammenfassen: 

 

1. Bewusstes Erleben gliedert sich (u.a.) in das nacheinander Meinen von etwas als etwas.  

       (Faktum, unbestreitbar) 

2. Etwas als etwas zu meinen ist Urteilen.  (Df. „Urteilen“) 

3. Das Urteil ist zugleich gegliedert und eine überschaute/gegebene Ganzheit.  

       (aus 1,2; zusätzliche „Ganzheitsthese“) 

4. Bloße zeitliche Abfolge erlaubt keine überschaute/gegebene Ganzheit.   

       (Df. „Abfolge“) 

5. Urteilen erfordert mehr als zeitliche Abfolge. (aus 3 und 4) 

6. Versinnlichung verschafft Dauer.   („Versinnlichungsthese“) 

7. Dauer erlaubt überschaute/gegebene Ganzheit. (Df. „Dauer“) 

8. Urteilen erfordert Versinnlichung.   (aus 5,6 und 7) 

10. Regelhafte Versinnlichung erlaubt Vereindeutigung.  (Df. „Regel“) 

11. Geltungshaftes Urteilen erfordert Eindeutigkeit. (Df. „Geltungshaft“, „Bewährung“) 

12. Urteilen erfordert regelhafte Versinnlichung. (aus 8, 9 und 10) 

13. Sprache allein leistet regelhafe Versinnlichung.  („Ausschließlichkeitsthese“) 

14. Urteilen erfordert Sprache.   (aus 12 und 13) q.e.d 

 

Mit Schritt (8) ist das Zwischenergebnis gewonnen, dass Denken/bewusstes Erleben irgend-

welcher Repräsentationen bedarf. Die Hinzunahme von geltungsbezogenen Forderungen, die 

zurückverweisen auf die prinzipielle Geltungshaftigkeit des Meinens von etwas (vgl. §3), er-

weitert die Argumentation in Richtung auf ein ausgezeichnetes Repräsentationsmedium. Auch 

hier bedarf es wieder der „Aussschließlichkeitsthese“ – mit der am Ende von §3 angedeuteten 

Problematik –, um die Sprache allein als notwendige Bedingung des Urteilens zu begründen. 

 

 
7  Humboldt, W. v. Schriften zur Sprache , a.a.O., S.48 



 11 

§5 Ansatzpunkte einer Bewertung von Hönigswalds Notwendigkeitsthesen 

Hönigswalds bewusstseinsphilosophischer Ansatz, seine Diktion und sein Pathos der Letztbe-

gründung kommen vielen (mich eingeschlossen) heute fremd vor. Problematisch sind vor al-

lem: 

1. Der Letztbegründungsanspruch, der auf methodisch sehr schwachen Füßen steht.8 

[Ist es eigentlich selbstwidersprüchlich, wenn ich meine, dass ich gelegentlich etwas 

meine, aber nicht verlautbare, das nicht sprachlich ist?] 

2. Der – hier nur angedeutete – Idealismus, der die Wirklichkeit auf das Maß menschlicher 

Sprachen zurechtstutzt.9 

[Woher rührt die denn die Wohlbestimmtheit der sprachlichen Ausdrücke, wenn nicht 

von den Beschaffenheiten unabhängiger Strukturen der Wirklichkeit?] 

3. Die allgemeine These, dass Denken Sprechen sei. 

[Was umfasst eigentlich „Denken“? Gibt es nicht andere (perzeptionsbasierte) Reprä-

sentationsformate?] 

Trotzdem halte ich die beiden betrachteten Thesen aus folgenden Gründe jeweils für diskutie-

renswert: 

1. Hönigswald liefert eine systematische Begründung für eine Konsenstheorie der Wahr-

heit, die bei deren anderen Vertretern schwächer ausfällt. Die Prämissen und Verpflich-

tungen einer solchen Theorie werden damit um einiges klarer. 

2. Die Frage nach den Repräsentationsformaten von mentalen Gehalten wird in den Kog-

nitionswissenschaften weit und kontrovers diskutiert (u.a. auch eine allgemeine Sprach-

abhängigkeitsthese10). Hönigswald Überlegungen zeigen zumindest, dass die von ihm 

verwendeten Begriffe des „Urteils“ oder der „Dauer“ des Gehalts dabei dringend der 

Klärung bedürfen. 

 

 

 
8  Vgl. Bremer, M. „Ist die Transzendentalpragmatik letztbegründet oder holistisch?“, Allgemeine 

Zeitschrift für Wissenschaftstheorie, 1995. 

9  Vgl. Bremer, M. „Wahrheit im Internen Realismus“, Philosophisches Jahrbuch, 2000. 

10  Vgl. z.B. Carruthers, P. Language, Thought and Consciousness. Cambridge, 1996. 



 12 

§6 Die Unhintergehbarkeit der Sprache 

Hönigswald will ausgehend von einer radikalen Bewusstseinsphilosophie die Sprache als 

notwendig für das Bewusstsein begründen. Diese Sprachabhängigkeitsthesen sind: 

1. Die epistemologische Sprachabhängigkeitsthese: 

Die Sprache ist notwendig als Medium der Verständigung, in der erst sich die Objek-

tivität des Gegenstandes herstellt. 

2. Die repräsentationale Sprachabhängigkeitsthese: 

Die Sprache ist notwendig als Medium der Repräsentation, in dem erst ein gegliederter 

Vollzug des Denkens möglich ist. 

Die nächsten Paragraphen werden auf die in diesen Thesen kulminierende Hintergrund-

theorie Hönigswalds eingehen: die Unhintergehbarkeit der Sprache. Diese Theorie lässt 

sich wiederum in drei Thesen unterteilen: 

3. Die extensionale Unhintergehbarkeitsthese: 

Es gibt nichts, was sich nicht in Sprache ausdrücken lässt. 

4. Die historische Unhintergehbarkeitsthese: 

Eine Theorie des Sprachursprunges ist unsinnig. 

5. Die transzendentale Unhintergehbarkeitsthese: 

Gegenständlichkeit ist (sprachliche) Bestimmtheit. 

In den drei Abschnitten dieses Aufsatzes wird jeweils eine dieser drei Thesen erläutert. 

Im Mittelpunkt steht wieder Hönigswalds Buch Philosophie und Sprache (1937; kurz: 

PS). Ich werde dabei weitgehend Hönigswald Terminologie zugunsten der heute üblichen 

Redeweisen vermeiden und weitestgehend Hönigswalds Position erläutern. Eine beson-

dere Schwierigkeit liegt in Hönigswalds gelegentlich realistisch klingender aber letztlich 

idealistischer Position, die in These (5) deutlich wird. So sei „Objekt“ im Folgenden im-

mer im Sinne von ‚gemeintem Gegenstand’ verstanden, d.h. unabhängig davon, ob es 

sich um einen wirklichen Gegenstand handelt oder nicht. „Objekt“ dient so als Ausdruck, 

mittels dessen sowohl von gemeinten Gehalten (d.h. schließlich bei Hönigswald: satzhaft 

verfassten Gehalten) als auch (sekundär) von den in diesen Gehalten gemeinten Gegen-

ständen gesprochen wird.  



 13 

Hönigswald wird des Weiteren philosophiegeschichtlich interessant, wenn man seine Po-

sition als ‚halben linguistic turn’ versteht. Auf der einen Seite betont Hönigswald die 

prinzipielle Rolle der Sprache für das Denken – und insofern und evtl. mit Blick auf ei-

niger seiner methodischen Bemerkungen spräche dies für eine an der Sprache ansetzende 

Philosophie. Auf der anderen Seite steht im Mittelpunkt seiner Erläuterung immer das 

bewusste Erleben und sowohl Sprache als auch Gegenstand werden aus dieser Perspek-

tive heraus verstanden. Hier knüpft Hönigswald eher an die cartesianische Evidenzbasis 

des Mentalismus oder der Phänomenologie. Im Vergleich dazu verabschiedet die von 

Richard Hönigswalds Theorie der Unhintergehbarkeit antizipierte ‚Transformation der 

Philosophie’ Karl-Otto Apels diese Perspektive und verweist die traditionelle Konstituti-

onstheorie an die Kognitionswissenschaften. 

 

 

§7 Es gibt nichts, was sich nicht in Sprache ausdrücken lässt  

Die Sprachphilosophie wird in Sprache abgefasst. Eine allgemeine Theorie der Bedeu-

tung handelt auch von den Bedeutungen der Ausdrücke, die bei der Formulierung dieser 

Theorie verwendet werden. Insofern also die Sprachphilosophie über die Sprache im All-

gemeinen spricht, muss sie auch über die Sprache sprechen, die bei der Abhandlung be-

nutzt wird. Sprache kann und muss hier ihr eigener Gegenstand sein. Sobald und immer 

dann, wenn ein strenger Universalitätsanspruch einer sprachphilosophischen und seman-

tischen Abhandlungen erhoben wird, liegt immer das Phänomen semantischer Geschlos-

senheit vor: zumindest indirekt (d.h. sofern über Sprache im Allgemeinen gesprochen 

wird) sprechen einige Ausdrücke über sich selbst oder ihre eigene Bedeutung. In einigen 

ausgezeichneten Fällen liegt sogar direkte Selbstbezüglichkeit vor. Dieser Umstand ge-

wann in der analytischen Sprachphilosophie und Semantik große Beachtung auch wegen 

der mit semantischer Geschlossenheit verbundenen Präsenz von Antinomien wie der Lüg-

nerantinomie. Obwohl Überlegungen in dieser Richtung auch für eine transzendentale 

Sprachphilosophie eine große Relevanz besitzen – wie u.a. die Debatte um parakonsis-

tente Logiken und das Problem wahrer Widersprüche zeigt11 – kommen sie bei Hönigs-

wald so nicht vor. Bei Hönigswald ergibt sich die Universalitätsproblematik zum einen 

aus dem Universalitätsanspruch jeder Transzendentalphilosophie, die immer mittels des 

 
11  Vgl. z.B. Graham Priest. Beyond the Limits of Thought. Cambridge, 1995. Graham Priest. In 

Contradiction. Oxford, 2.Aufl., 2006. 



 14 

urteilenden Denkens das urteilende Denken erläutert, zum anderen jedoch insbesondere 

aus seiner Betonung der Sprache als notwendiger Bedingung des Denkens und Urteilens. 

Wenn Sprache eine notwendige Bedingung des bewussten Erlebens ist, können wir nicht 

nur nicht umhin, mit der Sprache die Sprache zu thematisieren, wir müssen sogar immer, 

wenn wir die Gesamtstruktur des bewussten Erlebens erläutern, auch die entsprechenden 

Bezüge auf die Sprache in der Sprache erläutern. Die Sprache erfüllt durch die Möglich-

keit und Erforderlichkeit ihrer Selbsterläuterung Hönigswalds Definition des ‚Letztdefi-

nierten’: der Bedingungen, die immer schon operativ sind und somit als ‚Prinzip und Tat-

sache’ auftreten (vgl. PS 317). 

Die Sprachphilosophie ist daher für Hönigswald sowohl philosophische Grundlagendis-

ziplin als auch Wissenschaftstheorie der Sprachwissenschaft: „Die Voraussetzungen, von 

denen hier die Rede ist, erweisen sich zugleich als Voraussetzungen für alle Philologie 

und Sprachwissenschaft selbst.“ (PS 5). Diese grundlegende Sprachphilosophie ist „Wis-

senschaft vom Begriff der Sprache“ (PS 6). 

Thesen über die Sprache sind daher gemeint als Thesen nicht nur über eine bestimmte 

(natürliche) Einzelsprache, sondern als Thesen über alle möglichen (natürlichen) Spra-

chen: 

Die Sprache legt sich also,…, nicht in die Vielzahl der ‚Sprachen’ auseinander, 

sondern diese Vielzahl selbst, die einzigartige Tatsache dieser Vielzahl ist recht ei-

gentlich ‚die’ Sprache. (PS 135) 

Alle Erwägungen über ‚den’ Satz, alle Betrachtungen über die Rolle von Nomen 

und Verbum in ‚der’ Sprache machen stillschweigend oder ausdrücklich die Vo-

raussetzung, schlechthin allgemeine, Sprachen und Sprechen überhaupt angehende 

Verhältnisse zu treffen. (PS 5)12  

 
12  Da im Folgenden Fragen formaler Systeme keine Rolle spielen sei mit „Sprache“ immer eine 

oder die Gesamtheit der möglichen natürlichen Sprachen gemeint. So definiert auch die Linguis-

tik ihren Gegenstand. Ob und wie sich künstliche Sprachen und formale Systeme von diesen un-

terscheiden, spielt hier keine Rolle. Hönigswald gelegentliche Bemerkungen zur ‚Logik’ (z.B. PS 

7) zeigen, dass Hönigswald, obwohl er am Abschluss der Entwicklung der modernen Logik (zwi-

schen Freges Begriffsschrift, 1879, und den meta-logischen Resultaten von Church und Gödel 

u.a. in den 1930er Jahren) schreibt, von dieser und ihrem Bezug zur Sprachphilosophie keine oder 

jedenfalls keine ausreichende Notiz genommen hat! Viele seiner hier behandelten sprachphiloso-

phischen Thesen besitzen unbeschadet dieser Einschränkung noch heute Relevanz. Mit seinen 

unzureichenden Kenntnissen der modernen Logik steht Hönigswald auch nicht alleine da, wie 

Edmund Husserls ebenfalls 1937 veröffentlichtes Werk Formale und transzendentale Logik zeigt. 



 15 

Die Sprache muss auch universell sein als Einzelsprache, welche sich in jede andere (na-

türliche) Einzelsprache übersetzen lässt. Übersetzbarkeit heißt „daß alle Sprachen durch 

ein System gemeinsamer Bedingungen umspannt werden“ (PS 136). Die Explikation des 

Übersetzens expliziert, was es heißt, eine Sprache zu verstehen: „ ‚Was heißt übersetzen?’ 

– bedeutet demzufolge gar nichts anderes als: ‚Was heißt Sprechen?’.“ (PS 136f.). Die 

Fähigkeit zu übersetzen schließt nicht nur ein, eine Sprache sprechen zu können, sondern 

auch das Vermögen, die Grundstrukturen der übersetzenden Sprache in dem zu überset-

zenden Zeichensystem wieder zu finden. In der Übersetzbarkeit identifizieren wir ein 

Zeichensystem als Sprache. Es kann daher auch nicht zwei Sprachen geben, welche sich 

nicht in einander übersetzen lassen (zwei inkommensurable Sprachen).  

Hönigswald drückt hier eine Bedingung aus, die in Donald Davidsons Theorie der ‚Radi-

kalen Interpretation’ eine entscheidende Rolle spielt. Davidson schließt von der Bedin-

gung der Übersetzbarkeit als Bedingung der Identifizierbarkeit einer beliebigen Sprache 

auf die Unmöglichkeit inkommensurabler Begriffsrahmen, kann also als Verteidiger der 

These Hönigswalds, dass in allen Sprachen die Bedingungen der Sprachlichkeit gleicher-

maßen gegeben sind, verstanden werden.13   

Wer eine Sprache spricht, spricht in diesem Sinne die Sprache. Sprechen heißt deshalb 

„Alles-sprechen-können“ (PS 137). 

Die Übersetzbarkeit gilt auch für Systeme wie die Gebärdensprache, die sich strukturell 

an natürliche Sprachen anlehnen. Es müssen „Gebärden und Zeichen jederzeit und grund-

sätzlich durch Worte ersetzbar sein“ (PS 227). Die Sprache kann daher als „primäres 

Zeichen“ (PS 93) gelten. Es gibt auch keine ausschließliche Rolle von Worten. Im Prinzip 

kann alles „was fähig ist als Reiz zu figurieren“ (PS 67) als Zeichen fungieren. Entschei-

dend ist, dass diese Reizproduktion das gemeinsame Gut mehrerer in einer Sprachge-

meinschaft werden kann und alle Mitglieder der Sprachgemeinschaft die Bedeutung des 

eingeführten Zeichens teilen. 

 
13  Vgl. Donald Davidson, “On the Very Idea of a Conceptual Scheme”, Proceedings and Ad-

dresses of the American Philosophical Association, 1974. Davidson selbst artikuliert seine Kon-

sequenz als Ablehnung der Rede von Begriffsrahmen, aber nur deswegen, weil er es – wie unter 

anderen Umständen Wittgenstein – zu einer Bedingung der Rede von Begriffsrahmen erhebt, dass 

es mehrere geben kann. Mit einem solchen terminologischen Manöver lässt sich natürlich der 

universelle Begriffsrahmen nicht aus der Existenz bringen. 



 16 

Dieser Status führt dann wiederum zum Phänomen der semantischen Geschlossenheit, 

dass man sich mit den Ausdrücken einer Sprache über die Ausdrücke eben dieser Sprache 

verständigen kann: 

Der konventionelle Gebrauch von Worten steht unter der meistens stillschweigend, 

oft auch gar nicht bewusst getroffenen Voraussetzung, Begriff und Umfang dieses 

Gebrauches jederzeit und zwar ebenfalls in ‚Worten’ wiedergeben zu können. (PS 

306)14 

Ob Bedeutung nur so geklärt werden kann, wäre nun eine spannende und grundsätzliche 

Anschlussfrage. Eine Frage, die später in der analytischen Semantik zur Debatte um das 

semantische Regelfolgen geführt hat.15 Dass Hönigswald sie nicht stellt, verweist auf den 

problematischen Charakter seiner Theorie der Bedeutung.  

Wenn sich die These begründen lässt, dass nur verständigungsbezogen Gedachtes be-

stimmt gedacht werden kann, dann muss sich auch alles bestimmt Gedachtes in Sprache 

ausdrücken können:  

Was mich mit den ‚anderen’ verständigungsgemäß verbindet, das muß sich grund-

sätzlich in ‚Zeichen’ ausprägen; es muß zum mindesten auf seinen Zeichenbezug 

hin gewürdigt werden können;… (PS 66)  

Es muss ein Prinzip der Ausdrückbarkeit des Gedachten/Gemeinten gelten, wie es später 

John Searle in seiner Sprachphilosophie der Sprechakte behauptet hat.16 

Ausdrückbarkeit bezieht sich dabei nicht allein auf das Ausdrücken von Urteilen in Be-

hauptungen (also auf Gehalte, die wahrheitsbezogen sind), sondern auf alle Gehalte in 

irgendeinem Geltungsmodus, also auch auf normative Ansprüche in Moral oder Ästhetik. 

Für die verschiedenen Modi der Geltung lässt sich feststellen: 

Von jedem aus entwickelt die Sprache besondere, seinem Begriff gemäße, aber zu-

gleich den ihren ausprägende Wesenszüge. Für jeden hält sie Ausdrucksmöglich-

keiten bereit, … (PS 448) 

 
14  Nebenbei: Eine Textpassage in der man Hönigswalds komplett ungeklärte abwechselnde 

Verwendung von Kursivsetzung und Zitierung sieht. Die Kursivsetzung kann im Allgemeinen – 

und so auch in dieser Passage – als übliche Hervorhebung verstanden werden; im größeren Kon-

text der Seite 306 dient diese Hervorhebung dem Kontrast zu Zeichen (u.a. auch Gebärden) im 

Allgemeinen. Die ‚scare quotes’ in der letzten Zeile bleiben indessen nicht nur ungeklärt, sie ste-

hen dem Witz der Passage (Worte durch Worte zu erklären) sogar im Wege. 
15  Vgl. Manuel Bremer. Philosophische Semantik. Frankfurt a.M., 2005. 
16  Vgl. John Searle. Sprechakte. Frankfurt a.M., 1983, S.34-37. 



 17 

Hönigswald erkennt also – wie die spätere Sprechakttheorie bzw. die ‚Formale Pragma-

tik’ in Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns – gleichursprüngliche Gel-

tungsansprüche an, die sich in verschiedenen Sprachmodi (Sprechakten) artikulieren und 

auf verschiedene Verfahren (Diskurse) verweisen, diese verschiedenen Geltungsansprü-

che einzulösen. Hönigswald geht allerdings im Weiteren weder auf die pragmatischen 

Weisen dieses Ausdrückens noch auf die verschiedenen Diskurse ein. Es geht ihm um 

Verständigung im Allgemeinen. 

Da Hönigswald allerdings zugleich Natur als ‚Inbegriff der Reize’ definiert und damit als 

Korrelat des bewussten Erlebens einführt und insgesamt eine anti-realistische Position 

vertritt verschärft sich bei ihm die Idee der Ausdrückbarkeit: 

Es kann mithin keinen sprachlicher Bestimmung grundsätzlich entrückten, keinen 

grundsätzlich nicht ‚darstellbaren’ Naturgegenstand, kein der Deutung prinzipiell 

unerreichbares Naturereignis geben. (PS 84) 

Der Bereich des Objektiven kann nur ein Teilbereich des Bereichs des Sprachlichen sein. 

Es kann keine Gegenstände geben, welche der sprachlichen Darstellung transzendent 

sind!  

 

 

§8 Eine Theorie des Sprachursprungs ist unsinnig 

Die Frage nach dem Sprachursprung führte in der Neuzeit zu einer solchen Fülle von 

Theorien, dass bekanntermaßen wissenschaftliche Akademien das Interesse an noch wei-

teren Theorien dazu verloren. Eine Erklärung des Sprachursprungs wäre einer Erklärung 

des letztlich spezifisch Menschlichen, insofern Theorie nicht über Sprache im vollen 

Sinne des Wortes verfügen. Daher der besondere Status solcher Erklärungen oder Ur-

sprungstheorien.17  

 
17  Eine Sprache im vollen Sinne des Wortes ist ein diskretes, systematisches, kompositionales 

und produktives Symbolsystem. Tierische Signalsysteme zeigen in der Regel keines dieser Merk-

male. Tierische Signale sind meistens analog. Sender und Empfänger teilen nicht eine gemein-

same Bedeutung.  Im Falle einiger weniger Primaten und Delphine, die in Symbolsystemen trai-

niert wurden, gibt es eventuell elementare Verwendung von Symbolen (d.h. räumlich-zeitlich 

distanzierten Zeichen mit geteilter Bedeutung und Referenz) im Unterschied von Signalen. Auch 

bei diesen findet sich über lexikalische Ersetzung hinaus keine Grammatik (d.h. keine systemati-

sche Produktivität).  



 18 

„Erklärung des Ursprungs“ kann hier allerdings auf zwei verschiedene Weisen verstanden 

werden. Die erste Weise einer Ursprungserklärung besteht aus zwei Komponenten: 

1. Einer Teiltheorie der relevanten Bedingungen und Faktoren, die gegeben sein 

müssen, damit das zu Erklärende vorliegt. Die entsprechende Liste ergibt sich aus 

einer Analyse des zu Erklärenden. 

2. Einer Teiltheorie, warum zu einer bestimmten Zeit, in einer bestimmten Situation 

diese Bedingungen und Faktoren gegeben waren und so auf einander treffen konn-

ten, damit es zum Erklärenden kommen konnte. Dies verweist auf andere Erklä-

rungstheorien bezüglich der Bedingungen bzw. auf eine Teiltheorie der struktu-

rellen Abhängigkeiten. 

Wenn man die Bedingungen und Faktoren des zu Erklärenden kennt und weiß, wann sie 

zusammenkommen konnten, hat man das relevante Wissen, um das Auftreten des zu Er-

klärenden zu verorten und zu verstehen. Theorien dieser Art finden sich sowohl in den 

Naturwissenschaften als auch in den Kulturwissenschaften. Beispiele für Ursprungser-

klärungen dieser Art sind Theorien des Ursprungs des Geldes oder des Auftretens von 

Vielzellern. 

Oft wird allerdings für Ursprungstheorien eine weitere Komponente gefordert, so dass es 

zu einer zweiten Weise von Ursprungstheorien kommt, die über die beiden aufgeführten 

Komponenten auch besteht aus: 

3. Einer Teiltheorie die beschreibt, wie das Zusammentreffen der Bedingungen und 

Faktoren abläuft und wie genau das zu Erklärenden dann entsteht. 

Dieser Anspruch kann im Einzelfall schwer zu erfüllen sein, insbesondere dann, wenn 

man sich als (fiktiven) Beobachter des zu Erklärenden vorstellt. In den philosophisch be-

sonders brisanten Fällen, wie einer Theorie des Ursprungs des Bewusstseins oder des 

Auftretens phänomenaler Zustände verunmöglicht er durch zu hohe Anforderungen jede 

Ursprungstheorie. Eine Ursprungstheorie der Bewusstheit käme dann einer Theorie der 

Genese der Bewusstheit aus Nichtbewusstem gleich, wobei man sich selbst sozusagen bei 

der Entstehung des eigenen Bewusstseins zuschauen möchte. Hier wird scheinbar Erklä-

ren mit (individuellem) Nachvollziehen der Genese verwechselt: die Forderung nach ei-

ner Teiltheorie des Typs (3) sollte man daher zurückweisen.18 

 
18  Vgl. auch: Daniel Dennett, Consciousness Explained, London, 1991, S.454f. 



 19 

Hönigswald muss aufgrund seiner starken Sprachabhängigkeitsthesen die Frage nach 

dem Sprachursprung sehr nahe an die Frage nach dem Ursprung des Bewusstseins rücken. 

Gegeben die zentrale Rolle, die Hönigswald der Sprache zuweist „verquickt sich die An-

gelegenheit des Sprachursprungs mit Ursprungsproblemen von kaum noch angebbarer 

Verwicklung“ (PS 13). Das bewusste Erleben kann als Urphänomen und Ausgangspunkt 

überhaupt nicht erklärbar sein, da es selbst – im Rahmen von Hönigswalds Anti-Realis-

mus – die Welt ausmacht: die Frage „Wie kommt die Welt in die Welt?“ macht keinen 

Sinn. Dies gilt, gegeben die Rolle der Sprachlichkeit, auch für die Sprache: 

Denn auch die Frage, wie die Sprache ‚in die Welt gekommen’ sei, verfehlt grund-

sätzlich ihr Ziel, wenn sich Sprache ebenso als Terminus für den Gegenstand er-

weisen sollte wie ‚Leben’ und ‚Erleben’. (PS 63) 

Hönigswald versteht eine Ursprungstheorie des Weiteren im Sinne des zweiten Verständ-

nisses oben und sieht damit die Schwierigkeit Sprechen auf Zustände zurück zu führen, 

die komplex und doch sprachunabhängig sind: 

Alle bisher erwogenen Schwierigkeiten kehren nur noch vervielfacht wieder, wenn 

man daran geht, sich einen Zustand ‚vor’ jenen Gegebenheiten [wie Vorstellungen] 

auszumalen oder gar zu schildern. … Entweder setzt die Diskussion der Ursprungs-

frage Sprache und Sprechen bereits voraus, oder aber die bemächtigt sich des ‚Ur-

sprungs’ der Sprache vermittels grundsätzlich oder doch in diesem Zusammenhang 

undefinierter Instanzen. (PS 15) 

Gegeben die vermeintliche Aufgabe, vom Bewusstsein her das Auftreten der Sprache zu 

erklären, sieht Hönigswald sowohl das Problem, sprachunabhängige komplexe Bewusst-

seinsphänomene anzugeben, als auch das Problem die Sinnhaftigkeit sprachlicher Einhei-

ten auf Eigenschaften von Naturereignissen zurückzuführen, beides seien „grundsätzlich 

unerfüllbare Bedingungen“ (PS 17). Hönigswald räumt ein, man könne „nach den natur-

wissenschaftlichen Voraussetzungen suchen, unter denen Wesen überhaupt stehen, die 

‚sprechen’“ (PS 28), bestreitet aber, dass damit ‚Ursachen’ des Sprechens gefunden seien. 

Dies drückt zum einen wiederum seinen überzogenen Anspruch an eine Antwort auf das 

Ursprungsproblem aus, zum anderen drückt es ein sehr einfaches Modell der Erklärung 

aus, in dem eine Ursache eine Wirkung zeitigt. Keine der Ursprungstheorien des ersten 

Typs führt so einfach ein zu Erklärendes auf seine ‚Ursache’ zurück.  

Zum Dritten wendet sich Hönigswald gegen das Bild des Sprachursprungs durch Über-

einkunft: „die Sprache ist nicht Ergebnis einer ‚Uebereinkunft’, so gewiss jede 



 20 

Uebereinkunft nur als Funktion der Sprache erscheinen kann“ (PS 93). Offensichtlich 

setzen ausdrückliche Übereinkünfte die Sprache voraus, können also nicht die Sprache 

begründen. Man kann sich allerdings fragen, ob es nur solche Übereinkünfte gibt und ob 

sich nicht auf eine nicht-ausdrückliche Weise Konventionen einspielen können. Dann 

wäre es sehr wohl eine Option, dass Sprache oder zumindest Bedeutung auf Konventio-

nen zurückgeht.19  

Es ist keine Erklärung der Sprache, führt man sie auf ein Sprachvermögen zurück. Das 

‚Sprachvermögen’ wird dann nur zum neuen Titel für das zu Erklärende (vgl. PS 20). 

Wenn deshalb die Gegenwartslinguistik von einem Sprachvermögen oder einem Sprach-

modul spricht, benennt sie allein den Gegenstand ihrer Untersuchung. Bezüglich des 

Sprachvermögens lässt sich wiederum fragen, wie es entstanden ist. 

Eine umfassende Ursprungstheorie der Sprache im Sinne des ersten Verständnisses von 

Ursprungstheorie liegt noch nicht vor, aber mit der Entwicklung der Kognitionswissen-

schaften (insbesondere der kognitiven Grammatiktheorien) und den beginnenden Kennt-

nissen der Neurolinguistik eröffnet sich das Feld für Theorien, die ausgehend von einem 

angemessenen Verständnis menschlicher Sprache im Unterschied zu tierischer Kommu-

nikation über die spekulativen Theorien der frühen Neuzeit hinausgehen.20 

 

§9 Gegenständlichkeit ist (sprachliche) Bestimmtheit 

Hönigswald fundiert seine Theorie im Faktum des bewussten Erlebens. Am bewussten 

Erleben ist dabei zentral nicht allein seine Selbstgewissheit als vorfindlicher Erlebnismit-

telpunkt mentaler Vorgänge, sondern vor allem, dass sich im bewussten Erleben der Er-

lebende ein Objekt als Erlebtes entgegensetzt bzw. einen Sachverhalt meint. Der zentrale 

theoretische Begriff Hönigswald ist dem korrespondierend: ‚Gegenständlichkeit’. Wir 

finden Gegenständlichkeit im bewussten Erleben vor. Hönigswald gibt immer wieder 

 
19  Vgl. David Lewis, Convention, A Philosophical Study, Harvard, 1969. Zu einer noch vo-

raussetzungsschwächeren naturalistischen Theorie der Konventionaliät vgl. Ruth Millian, Langu-

age: A Biological Model, Oxford, 2005. 
20  Vgl. zur allgemeinen Anlage einer solchen Theorie: Marc Hauser/Noam Chomsky/Tecum-

seh Fitch, „The language faculty: What is it, who has it, and how did it 

evolve?”, Science, 298 (2002), S.1569–1579, sowie “The evolution of the language faculty: 

Clarifications and implications”, Cognition, 97 (2005), S.179-210. Einen allgemeinen Einstieg 

liefert: Robbins Burling, The Talking Ape, How Language Evolved, Oxford, 2005. Zur neurolin-

guistischen Perspektive vgl. Terrence Deacon, The Symbolic Species, The Co-Evolution of Lan-

guage and the Brain, London 1997. Zu neueren wissenschaftlichen Detailstudien – und weiteren 

Literaturverweisen – vgl. Maggie Tallermann (Hg.) Language Origins, Perspectives on Evolu-

tion, Oxford, 2005.  



 21 

neue Bestimmungen der Gegenständlichkeit. Dies erscheint methodisch problematisch, 

insofern eine Definition genügen sollte, betont indessen den zentralen Stellenwert der 

Gegenständlichkeit, auf die daher viele Pfade der Erläuterung unseres Denkens und Ver-

stehens führen.21  

In einem ersten Vorverständnis können wir sagen: Gegenständlichkeit ist das Meinen ei-

nes Sachverhaltes mit dem Anspruch auf Geltung (d.h. mit dem Anspruch, dass sich der 

Sachverhalt genau so verhält und deshalb auch von jedem anderen Erlebnismittelpunkt 

so gemeint werden muss – bzw. je nach Geltungsmodus – gemeint werden kann), bzw. 

das Entgegensetzen eines Objektes mit dem Anspruch, dass dieses Objekt ein wirklicher 

Gegenstand ist, der Bezugsgegenstand mehrerer Personen werden kann. Gegenständlich-

keit knüpft also an den Geltungsbezug des bewussten Erlebens.  

Eine Reihe Qualifikationen dieses ersten Vorverständnisses sind hier direkt anzubringen:  

1. Manche Objekte und Sachverhalte sind intersubjektiv in dem Sinne, dass sie Bezugs-

gegenstand mehrerer werden können (z.B. Bäume), andere Objekte und Sachverhalte 

sind transsubjektiv in dem Sinne, dass sie nicht bloß subjektiv sind, aber keine in-

tersubjektiven Bezugsgegenstände einen geteilten Zugangsmodus (wie das Sehen im 

Falle des Baumes) sind, sondern getrennte Gegebenheitsweisen zulassen (z.B. psy-

chische Zustände, die von einer Person A selbst erlebt und von anderen Personen 

aufgrund des Verhaltens von A dieser Person A attribuiert werden).  

2. Geltungsansprüche treten in verschiedenen Arten auf: Wir betrachten hier im Wesent-

lichen den Anspruch auf Wahrheit, der Geltungs-anspruch besagt in diesem Falle, 

dass der gemeinte Sachverhalt besteht, also eine Tatsache ist.22 Geltungsansprüche 

treten aber auch in den Ansprüchen auf Richtigkeit einer Norm oder Verständlichkeit 

der Rede oder dem Anspruch auf die anzuerkennende Schönheit eines Kunstwerkes 

auf. Hönigswald hat diese verschiedenen Arten von Geltungsansprüchen unterschie-

den (z.B. in den Grundfragen der Erkenntnistheorie), betont jedoch ihren 

 
21   Gerd Wolandt berichtet in einem der wenigen Überblicksartikel zu Hönigswald („Richard 

Hönigswald: Philosophie als Theorie der Bestimmtheit“, in: Josef Speck (Hg.) Grundprobleme 

der großen Philosophen, Philosophie der Gegenwart II, Göttingen, 1981, S.43-101): „In München 

ging unter den Studenten, die bei Hönigswald zu Beginn der dreißiger Jahre ihre Philosophieprü-

fung abzulegen hatten, das Witzwort um, jede Frage des Examinators sei mit dem Worte ‚Gegen-

ständlichkeit’ zufrieden-stellend zu beantworten.“ (ebd. S.47) 
22  Zu sagen, Wahrheit sei ein Geltungsanspruch, wie Habermas etwa dies tut, ist also nur eine 

indirekte und verkürzende Redeweise dafür, dass der Geltungsanspruch konstativer Rede darin 

besteht von etwas (nämlich einem Wahrheitswertträger) zu beanspruchen, dass es wahr ist.  

Wahrheit ist eine Eigenschaft von Wahrheitswertträgern.   



 22 

gemeinsamen Kern der gegenständlichen (d.h. mehr als bloß subjektiven) Setzung, 

also dass, was für ihn ‚Gegenständlichkeit’ ausmacht.  

Das, von dem Geltung beansprucht wird, kann nicht diffus, sondern muss etwas Bestimm-

tes sein. Im Entgegensetzen wird das Objekt bestimmt. Vom so bestimmten Objekt, d.h. 

vom Sachverhalt, der diese Bestimmung ausmacht, wird beansprucht, dass es sich so ver-

hält, d.h. dass einem entsprechenden Gegenstand eine entsprechende Eigenschaft zu-

kommt. Realisten unterscheiden in diesem Zusammenhang die geltungshafte Bestimmt-

heit und die objektive Beschaffenheit. Bei Hönigswald lässt sich dies nicht so klar unter-

scheiden, da letztlich sein Anti-Realismus überwiegt. Auch bei ihm ist jedoch die gel-

tungsbezogene Bestimmtheit von der Einlösung dieses Bestimmtheitsanspruches zu un-

terscheiden. Nicht jede Bestimmung geschieht zu Recht. Der konstative Geltungsan-

spruch (d.h. der Geltungsanspruch, der sich auf die Wahrheit von Behauptungen/ Mei-

nungen knüpft) verlangt, dass wir das Objekt so bestimmen wie es ist (d.h. uns einen 

Gegenstand entgegensetzen) bzw. solche Sachverhalte, die auch Tatsachen sind:  

Wer einen Gegenstand ‚bestimmt’, der fordert also Erfüllung der Gesetzlichkeit des 

‚ist’.(PS 30) 

‚Den Gegenstand darstellen’ aber bedeutet, ihn in der Dimension des Erlebens nach 

Gesichtspunkten zu gestalten, denenzufolge er vom Zufall meines Daseins und mei-

nes Erlebens unabhängig wird; … (PS 36) 

Bewusstes Erleben liegt nur vor, indem sich das erlebende Ich vom Erlebten und vom 

Erleben unterscheidet und sich so auf beide bezieht. Dies nennt Hönigswald den Umstand 

„einzigartiger Gliederung, innerhalb deren am Erleben Erlebtes und Erleben unterscheid-

bar werden und sich gerade dadurch auch wieder zu unlösbarer Beziehungsgemeinschaft 

verbinden“ (PS 10). In diesem Unterschiedensein finden sich überhaupt Gehalte im Den-

ken. Deshalb: „Gegenständlichkeit selbst ist schließlich Denkbarkeit“ (PS 10).23  Diese 

 
23  Bei diesem Zitat handelt es sich um eine der vielen Hönigwaldchen „x ist (eigentlich/schließ-

lich) y“- bzw. „x heißt (eigentlich/schließlich) y“-Thesen. Da sie bezüglich eines x mehrfach vor-

kommen, sollte es sich nicht um Definitionen handeln: mehr als einmal kann man eine Sache 

nicht definieren. Es muss sich bei allen außer einer um Behauptungen handeln, die dann allerdings 

eigens zu begründen wären (im Unterschied zu Definitionen). Die „heißt“-Thesen kranken auch 

an einer Vermengung von Sachebene und Bezeichnungsebene: nur ein Wort kann mit einem an-

deren durch „x heißt y“ korreliert werden – wobei die damit behaupteten Bedeutungsbeziehungen 

dringend klärungsbedürftig sind. Noch verwirrter wird die Situation, wenn Hönigswald auf der 

einen Seite einer solchen Korrelation – einmal mehr – Anführungszeichen verwendet, es aber 

offensichtlich nicht um Thesen über Eigenschaften von Wörtern geht (z.B. die These: Bestimm-

heit ist „Verständigung“ [PS 39]), so dass – wie meistens bei Hönigswald – die Anführungszei-

chen nur scare quotes sein können. Ebenfalls unklar bleiben die häufigen Modifikatoren 



 23 

These widerspricht nicht einem Realismus: auch der Realist mag zugeben, dass uns im 

Denken nur Gegenstände gemäß den Bedingungen des geltungshaften Meines präsent 

sein können, also als bestimmte Objekte. Von dieser These führt jedoch der Weg Hönigs-

walds zum Anti-Realismus. 

Bestimmtheit verknüpft sich mit dem Anspruch, dass das Objekt nicht bloß subjektiv so 

erlebt wird, sondern so ist. Weil das Objekt sich bestimmen lässt, ist es in diesen Bestim-

mungen, sofern sie sich bewähren, dem subjektiven Belieben entrückt. Dass ein Objekt 

so bestimmt werden muss, besagt, dass es so hinzunehmen ist, wie es ist, d.h. ein Gegen-

stand ist (vgl. PS 30). Hönigswald setzt deswegen Gegenständlichkeit oft gleich der Be-

stimmtheit: „Bestimmtheit bedeutet nicht Gegenstand, sondern Gegen- ständlichkeit, 

denn sie bedeutet gerade dies, dass es ‚an’ Gegenständen ‚Merkmale’ gibt“ (PS 30). Be-

stimmtheit und Gegenständlichkeit kann man so als die zwei Aspekte des geltungshaften 

Meines unterscheiden:  

• „Gegenständlichkeit“ bezieht sich auf den Aspekt des geltungshaften Entgegen-

setzens. „Das Gegenständliche ist das Geltensollende.“ sagt Hönigswald in den 

Grundlagen der Denkpsychologie (S. 271).  

• „Bestimmtheit“ bezieht sich auf den Aspekt, dass im geltungshaften Entgegenset-

zen Bestimmungen verwendet werden müssen, um sich etwas von anderem Un-

terschiedenes entgegenzusetzen. 

Für Hönigswald ergreifen wir nicht Gegenstände in einem einmaligen Akt (sei es der 

Wahrnehmung oder der geistigen Schau), sondern in einem Prozess des weiteren Bestim-

mens und des Bewährens dieses Bestimmens erweist sich etwas als Gegenstand. 

Bestimmung ist ein Prozess des Bestimmens, mit dem sich Methoden des Bestimmens 

und des Überprüfens von Bestimmungen verbinden. Dieses Vorgehen nennt Hönigswald 

– in einer scheinbar ungewöhnlichen Wortverwendung –  „Methode“. Hönigswald defi-

niert „Methode“ als „Weg vom Erlebten zum Wahren“ bzw. „Weg vom Sinn zur Gel-

tung“. Zu jeder Bestimmung gehört eine entsprechende Methode. Das Befolgen solcher 

Methoden bzw. der Methode im Allgemeinen macht die Forschung bzw. die allgemeine 

Bewährung von Geltungsansprüchen aus: 

 
„eigentlich“ oder „schließlich“. Sie scheinen auf einen Argumentationsgang, in dem die besagte 

Korrelation gipfelt, zu verweisen. Im direkten Kontext solcher Korrelationen fehlt er aber oft.  



 24 

Der Gegenstand ist von ‚anderen’ Gegenständen unterschieden, und er steht ‚mir’ 

und zugleich ‚jedem’ in seiner Bestimmtheit beharrend, gegenüber; freilich behar-

rend, nicht ‚starr’, so gewiß seine Bestimmtheit die sich immer erneuernde Auf-

gabe, den sich immer erneuernden Sinn seiner Bestimmung darstellt. (PS 44) 

Darum bedeutet Forschen das unaufhörliche Zurückbeziehen der ganzen Fülle je-

weils erreichter Bestimmungen des Gegenstandes auf jene Bedingungen [seiner Be-

stimmtheit], d.h. ihre nie erschöpfte Kontrolle an der Forderung schlechthinniger 

Eindeutigkeit. (PS 31) 

Bestimmung vollzieht sich also nicht als einmaliger Akt, sondern als Prozess des Best-

immens, Bewährens von Bestimmungen und bis auf weiteres als bewährt Ansehens.  

Die Bestimmungen liegen nicht isoliert vor, sondern stehen wechselseitig in Beziehungen 

derart, dass sich so die Bestimmtheit des Gegenstandes ergeben soll. Etwas meinen ge-

schieht also nicht einmal, sondern etwas meinen verweist darauf, schon anderes gemeint 

zu haben bzw. auch anderes zu meinen. Vom Gemeinten wird gefordert, dass es sich mit 

anderem Gemeinten in einem System eindeutiger Beziehungen müsse verbinden können. 

Nur in der damit gegebenen Unterschiedenheit von anderen individuieren wir einen Ge-

genstand. 

Woher kommen nun die Bestimmungen? Aus der Sprache. Für das Verhältnis von Spra-

che und Gegenstand gilt: „[Die Sprache] gehört zu den Bedingungen seiner nie erschöpf-

ten Bestimmtheit selbst“ (PS 23). Das was dem Geltungsanspruch nach gelingen soll, ist 

somit das sprachliche Bestimmen. In diesem Kontext klärt Hönigswald denn auch, dass 

das Gemeinte genauer betrachtet Sachverhalte sind (d.h. Objektsetzungen mit ihnen zu-

geordneten Bestimmungen), ausdrückbar in ganzen Sätzen, nicht Objekte: 

Darum kennzeichnet sich der Gegenstand immer auch und notwendig als ‚Sachver-

halt’; es muß von ihm ausgesagt werden können, ‚daß er etwas (irgendwie) ist’. (PS 

254) 

Das Herstellen der Beziehung zwischen einer Objektsetzung und Bestimmungen des Ob-

jektes ist Urteilen (vgl. PS 54). Das Resultat dieses Urteilens ist das Urteil, d.h. für Hö-

nigswald ein Satz, wobei das Urteil/der bestimmte Satz auftreten kann als Behauptungs-

satz in einer konstativen Äußerung. Der geurteilte Inhalt kann ebenfalls Inhalt von ande-

ren Satzformen (wie Befehlen) werden. Der Satz kann auch in anderen Sprechakten ver-

wendet werden. Für Gegenständlichkeit besitzt indessen die konstative Rede (der 



 25 

Behauptungssatz) eine Schlüsselfunktion. Die sprachlichen Bestimmungen, die in sol-

chen Sätzen vorkommen, sollen auf den Gegenstand passen, ihm adäquat sein: 

Adäquatheit verkörpert also eine an den sprachlichen Ausdruck jeweils ergehende 

Forderung, deren Grund in dem kritischen, d.h. die Funktion der Gegenständlich-

keit unmittelbar ausprägenden Begriff sprachlicher Verständigung überhaupt zu su-

chen ist. (PS 99) 

Dies leitet dann über auf die erste zentrale Sprachabhängigkeitsthese (1) im Kontext von 

Hönigswalds Theorie der Verständigung. 

 

 

§10  Schlussbemerkung 

Hönigswalds Theorie der Unhintergehbarkeit der Sprache lädt zu einigen Kritiken ein, 

wie sie auch hier angedeutet wurden. Es zeigt sich allerdings auch einmal mehr, dass 

Hönigswald hier einige zentrale Thesen der Sprachphilosophie des späten 20. Jahrhun-

derts antizipiert. Dies betrifft mit seiner Fassung eines Ausdrückbarkeitsprinzips insbe-

sondere Karl-Otto Apels Theorie der Unhintergehbarkeit der Sprache als vorfindlichem 

Horizont der Verständigung, in dem sich Welt erschließt. 

 

 




